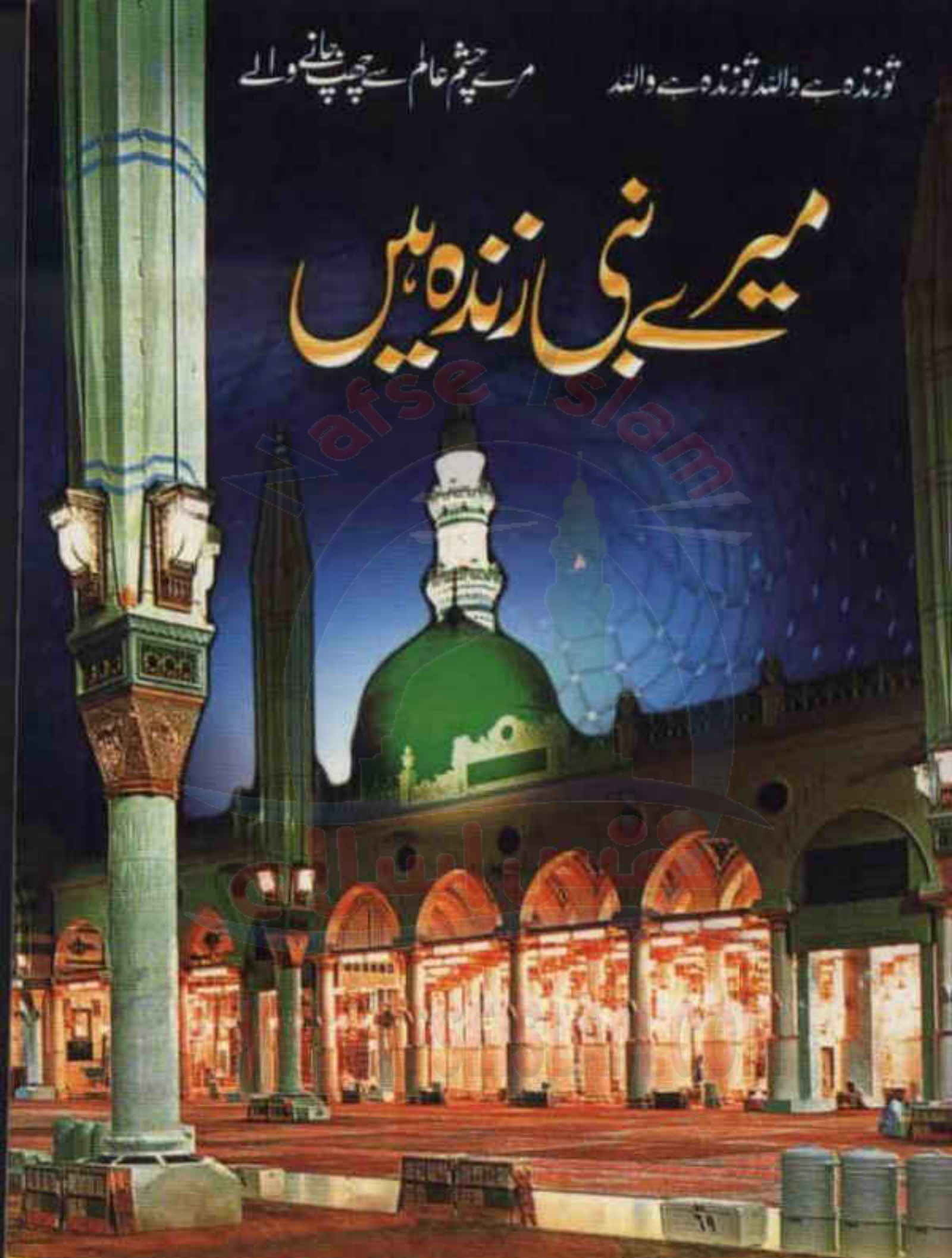


کوئی نہ رہے واللہ کوئی نہ رہے واللہ  
مرے پیغمبر عالم سے چیزیں ملے

# پیر شری رَبِّویں

Nafse Islam

کتب خانہ



مولف

علامہ محمد ساجد قادری عطاری

مددیت  
۹۲

اَصْلُوهُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ يَارَسُولَ اللَّهِ

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

صلوٰۃ  
اللّٰہ  
قلمہ  
وسلام

# مسیحی ارتداد

مؤلف

علامہ محمد ساجد قادری عطاری

صفحات

کن اشاعت

56

ستمبر 2001ء

24/- روپے

ہدیہ

**WWW.NAFSEISLAM.COM**

ناشر

# رضاواری ہاؤس لاہور

ستاہوئل، گنج خش روڈ، دربار مارکیٹ، لاہور (پاکستان)

Ph: 7230414

## فهرست مضمون

| نمبر شمار | مضمون                                                | صفحہ نمبر |
|-----------|------------------------------------------------------|-----------|
| ۱         | حیات النبی ﷺ کے متعلق عقیدہ                          | 6         |
| ۲         | قرآن پاک اور حیات الانبیاء علیہم السلام              | 8         |
| ۳         | رسول اللہ ﷺ نبی اور شہید ہیں                         | 8         |
| ۴         | حیات النبی ﷺ اور عقائد صحابہ رضی اللہ عنہم           | 14        |
| ۵         | حضرت صدیق اکبر ﷺ کا عقیدہ                            | 15        |
| ۶         | حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا عقیدہ                 | 17        |
| ۷         | حضرت علی رضی اللہ عنہ کا عقیدہ                       | 19        |
| ۸         | حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا عقیدہ              | 20        |
| ۹         | حضرت ابوایوب انصاری رضی اللہ عنہ کا عقیدہ            | 21        |
| ۱۰        | قبروں والے سنتے ہیں                                  | 22        |
| ۱۱        | مردہ جو تیوں کی آہٹ کی آواز سنتا ہے                  | 22        |
| ۱۲        | قبستان میں سلام کرنے کا طریقہ                        | 23        |
| ۱۳        | سلام کرنے والے کو مردہ جواب دیتا ہے                  | 25        |
| ۱۴        | احادیث رسول ﷺ سے حیات الانبیاء کا ثبوت               | 26        |
| ۱۵        | تمام انبیاء کرام علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں | 26        |
| ۱۶        | آپ ﷺ پر درود شریف پیش کیا جاتا ہے                    | 29        |

## فہرست مضمون

| نمبر شمار | مضمون                                                    | صفیہ نمبر |
|-----------|----------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۷        | نبی پاک ﷺ کی خواب اور بیداری میں زیارت کرنا              | 31        |
| ۱۸        | حضور غوث پاک ﷺ اور دیدار مصطفیٰ ﷺ                        | 33        |
| ۱۹        | پیر مہر علی شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ اور دیدار مصطفیٰ ﷺ   | 34        |
| ۲۰        | امام اہل سنت رضی اللہ عنہ اور دیدار مصطفیٰ ﷺ             | 35        |
| ۲۱        | عازمی علم دین شہید رحمۃ اللہ علیہ اور دیدار مصطفیٰ ﷺ     | 36        |
| ۲۲        | رسول اللہ ﷺ کا قبر مبارک سے جواب دینا                    | 39        |
| ۲۳        | رسول اللہ ﷺ دور نزدیک سے سنتے اور دیکھتے ہیں             | 41        |
| ۲۴        | دشمن محبوب خدا ﷺ کو اعلان جنگ                            | 41        |
| ۲۵        | جہنم میں پتھر کے گرنے کی آواز سننا                       | 44        |
| ۲۶        | رسول اللہ ﷺ عذاب قبر سنتے ہیں                            | 45        |
| ۲۷        | نبی کریم ﷺ کی قوتِ سماعت اور بصارت                       | 46        |
| ۲۸        | قبر پر موجود فرشتے کی قوتِ سماعت                         | 47        |
| ۲۹        | بارگاہ اقدس میں درود شریف کا پیش کیا جانا                | 48        |
| ۳۰        | آپ ﷺ ہر شخص کا درود شریف خود سنتے ہیں                    | 52        |
| ۳۱        | قرب قیامت عیسیٰ علیہ السلام کی پکار کا جواب دینا         | 53        |
| ۳۲        | نبی کریم ﷺ کی قبر انور سے اذان واقامت کی آواز سنائی دینا | 53        |

# الافتساب

میری یہ کاوش!

سیدی و مرشدی، امیر اہل سنت، ماجی بدعت، مجتیۃ السنۃ حامی مسلک رضا،

حضرت علامہ مولانا ابوالبلاں محمد الیاس عطاء قادری رضوی دامت برکاتہم العالیہ

کے نام

کہ جنہوں نے اپنی ظریفیش سے ہزاروں نہیں بلکہ لاکھوں نوجوانوں کو صلوٰۃ و سنت کی راہ پر گامزد کیا

أَطَالَ اللَّهُ عُمُرَهُ وَ حَفِظَهُ اللَّهُ عَنْ عَذَابٍ

اور

استاذی المکرزم، عاشق حبیب اکرم، پاسبان مسلک رضا،

حضرت علامہ مفتی محمد اکمل عطاء قادری عطاء قادری مدظلہ العالی کے نام  
کہ جن کی محنت و کاوش کے باعث سگ عطاء نے اس کتاب کیلئے سعی کی  
اللہ تعالیٰ انہیں صحت و عاقیت عطا فرمائے۔

امین بجاہ النبی لا میں

محمد ساجد قادری عطاء

بسم الله الرحمن الرحيم

## حرفِ اول

رقم الحروف کی اس سے پہلے ایک کتاب بنام ”اختیارات مصطفیٰ علیہ السلام“ ماننا شرک کیوں؟“ چھپ کر عوام کے ہاتھوں میں پہنچ چکی ہے۔ الحمد لله ایک سال سے بھی کم عرصہ میں اس کتاب کے تقریباً پانچ، چھ ایڈیشن چھپ کر ختم ہو چکے ہیں جو کہ ایک مبتدی مَوْلُف کیلئے یقیناً باعثِ حوصلہ اور مقام شکر ہے۔

اس میں تقریباً 130 صحاح ستہ کی احادیث صحیحہ کی روشنی میں رسول اللہ علیہ السلام کے سبع اختیارات کے بارے میں مفصل اور سیر حاصل بحث ہے۔ جو کہ اس موضوع پر قاری کے لئے وافی اور کافی ہے۔

”رضاو رائٹی ہاؤس لا ہور“ کے منتظم اور ناشر ”محترم عظیم بھائی“ نے اصرار کیا کہ اسی طرح عقائد عوام اہل سنت کے لئے مزید تالیف کرتا رہوں۔ چنانچہ اس سلسلے کی اب یہ دوسری کتاب بنام ”ہمارے نبی علیہ السلام زندہ ہیں“ لکھنے کی سعادت حاصل کی۔ اس کتاب میں کوشش کی گئی ہے کہ مشکل و تدقیق بحث نہ کی جائے بلکہ سلیس انداز میں حیات النبی علیہ السلام کے بارے میں صحیح عقیدہ کی رہنمائی کی جائے۔ اور قرآن و سنت سے دلائل بھی آسان و فہم انداز میں پیش کئے جائیں۔ تاکہ عوام الناس اس سے کامل طور پر استفادہ کر سکیں امید ہے کہ قارئین کرام اس کاوش کو بھی دادخیں سے نوازیں گے اہل علم حضرات کی بارگاہ میں گزارش ہے کہ اگر کہیں سقم پائیں تو ضرور آگاہ فرمائیں۔

سگِ عطار

محمد ساجد قادری عطاری

21 جمادی الثانی 1422ھ 10 ستمبر 2001ء (مسجد مصطفیٰ، دھوراتی کاؤنٹی کراچی)

## حیات النبی ﷺ کے متعلق عقیدہ

الحمد لله رب العالمين والعاقة للمنتقين والصلوة  
والسلام على سيد الانبياء والمرسلين۔ اما بعد  
امام اہل سنت مجدد دین وملت الشاہ احمد رضا خان بریلوی رحمۃ اللہ علیہ حیات النبی ﷺ  
کے متعلق عقیدہ بیان کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں۔

”حضرات انبیاء کرام صلوات اللہ تعالیٰ وسلامہ علیہم حیات و ممات ہر حالات میں طاہر و  
طیب ہیں بلکہ ان کیلئے موت محسن تصدیق اور وعدہ الخیہ کے بموجب ایک آن کے لئے  
آتی ہے پھر وہ ہمیشہ کے لئے حیات حقیقی دنیاوی، روحانی و جسمانی کے ساتھ زندہ  
ہو جاتے ہیں جیسا کہ اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ہے اسی لئے ان کا کوئی وارث نہیں  
ہوتا۔“ (عربی سے اردو ترجمہ)

(فتاویٰ رضویہ، جلد نمبر 3، صفحہ نمبر 403، طبع جدید)

مزید ایک اور مقام پر ارشاد فرماتے ہیں:

”رسول اللہ ﷺ اور تمام انبیاء کرام حیات حقیقی دنیاوی و روحانی و جسمانی سے زندہ ہیں  
اپنے مزارات طیبہ میں نماز پڑھتے ہیں۔ روزی دیئے جاتے ہیں۔ جہاں چاہیں تشریف  
لے جاتے ہیں۔ زمین و آسمان کی سلطنت میں تصرف فرماتے ہیں۔“

(فتاویٰ رضویہ جلد 6، صفحہ نمبر 156، طبع قدیم)

مندرجہ بالا دونوں اقتباس سے یہ بات واضح ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور تمام  
انبیاء کرام کے لئے اہل سنت والجماعت یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ آپ اپنی قبر انور میں زندہ و  
سلامت ہیں۔ حصول لذت کے لئے نماز پڑھتے ہیں۔ رزق بھی پاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ  
کی عطا سے جہاں چاہیں تشریف لے جاتے ہیں اور تمام کائنات پر حکومت و تصرف

رکھتے ہیں۔

اور یہ عقائد موجودہ یا گذشتہ صدی میں معرض وجود میں نہیں آئے بلکہ تمام متقدمین و متاخرین وائے دین بھی انہی عقائد کے حامل تھے۔

جیسا کہ گیارہویں صدی ہجری کے مجدد حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ ارشاد فرماتے ہیں۔

”باوجود اس بات کے کامت کے علماء میں (کئی مسائل میں) اختلافات ہیں اور بہت سارے مذاہب (فرقے) ہیں لیکن اس مسئلہ میں کسی ایک کا بھی اختلاف نہیں کہ رسول اللہ ﷺ اپنی حقیقی زندگی کے ساتھ ہمیشہ کی لئے دائم اور باقی ہیں اور امت کے اعمال پر حاضر و ناظر ہیں اس میں نہ تو مجاز کاشائی ہے اور نہ ہی کسی قسم کی تاویل کا وہم ہے۔“

(فارسی سے ترجمہ: سلوك اقرب اسلوب بالتوحيد بر حاشيه اخبار الا خيار صفحہ نمبر 155)

ایک دوسری جگہ رقم طراز ہیں کہ،

”انبیاء سبھم اصولۃ والاسلام کی حیات و زندگی کا ثبوت علماء امت کا اجماعی مسئلہ ہے اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں اس لئے کہ انبیاء کی زندگی شحداء اور مجاهدین کی زندگی سے تریادہ کامل اور قوی تر ہے ان کی زندگی تو معنوی اور اخروی ہے مگر انبیاء کی زندگی حسی اور دنیاوی زندگی ہے۔ اس بارے میں احادیث و اشاروں وارد ہیں۔“

(فارسی سے ترجمہ: مدارج الدیۃ جلد 2 صفحہ نمبر 747)

مندرجہ بالا عبارات سے یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ انبیاء کرام کی زندگی کے بارے میں علماء امت کا کوئی اختلاف نہیں کہ آپ ﷺ زندہ ہیں اور دنیاوی و حقیقی زندگی کے ساتھ حیات ہیں۔ اور یہ معلوم ہوا کہ منکرِ بن حیات الانبیاء گیارہویں صدی ہجری تک نہ تھے بلکہ بعد میں زونما ہوئے ہیں۔

آئیے اب قرآن و حدیث سے ان عقائد کے متعلق کچھ دلائل ملاحظہ کجئے۔

## قرآن پاک اور حیات انبیاء علیہم السلام

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے۔

(پہلی آیت) وَلَا تَقُولُوا لَمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاثٍ طَبَّلْ  
أَخْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ۔ (ابقرہ آیت نمبر 154)

ترجمہ : اور نہ کہو ان لوگوں کیلئے جو قتل کئے گئے اللہ کی راہ میں کہ وہ مردہ ہیں، بلکہ وہ زندہ ہیں اور لیکن تم نہیں جانتے۔

وضاحت : اگرچہ یہ آیت شهداء کے بارے میں نازل ہوئی ہے کہ وہ لوگ جو اللہ کی راہ میں قتل کر دیئے جائیں وہ زندہ ہیں اُنہیں مردہ نہ کہو۔ لیکن علماء امت نے اس آیت کے تحت یہ استدلال بھی کیا ہے کہ ”سید الانبیاء علیہم السلام بھی شہید ہیں۔“

دلیل نمبر 1: اللہ تعالیٰ نے انعام یافتہ لوگوں کے چار گروں بیان کئے ہیں ”أَئُمَّةُ اللّهِ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ“ (آل عمران۔ 69)

پہلا گروہ، انبیاء کرام کا ہے۔ دوسرا گروہ، صدیقین کا ہے۔ تیسرا گروہ، شهداء کا ہے اور چوتھا گروہ صالحین کا ہے۔

اور اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ انبیاء کرام ہر لحاظ سے شهداء سے افضل و اعلیٰ مقام پر فائز ہیں۔ شهداء کا گروہ جو کہ ادنیٰ درجے میں ہے ان کے لئے جب حیات ثابت ہے تو انبیاء کرام جو کہ اعلیٰ گروہ میں شامل ہیں ان کے لئے بد رجہ اولیٰ حیات ثابت ہوگی اسی طرح شهداء کو مردہ کہنا منع ہے تو انبیاء کرام کو بھی مردہ کہنا منع ہے۔ اس بات کو سمجھنے کیلئے ایک مثال کو صحیحیتے۔

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلا  
هُمَا فَلَا تَقْعُلْ لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْ هُمَا“ (بنی اسرائیل: آیت نمبر 23)  
ترجمہ: اگر والدین میں سے کوئی ایک یا دونوں جب بڑھا پے کو پہنچ جائیں تو انھیں اُف  
تک نہ کہوا اور نہ ان کو جھڑکو۔

**وجہ استدلال:** اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے والدین کے سامنے اُف  
کہنے اور ڈانٹنے سے منع کیا ہے۔ اُف کہنا اور ڈانٹنا ادنیٰ درجہ ہے اور مارنا یا برا بھلا کہنا اس  
سے اعلیٰ درجہ ہے جب اللہ تعالیٰ نے ادنیٰ درجہ سے ہی منع فرمادیا تو ظاہر ہے کہ اس  
سے اعلیٰ درجہ میں جو چیز ہے جیسے مارنا وغیرہ وہ بھی منع ہو گا۔ اگر کوئی یہ کہے کہ اللہ تعالیٰ  
نے صرف اُف کہنے اور ڈانٹنے سے منع کیا ہے مارنے سے تو منع نہیں کیا تو یقیناً وہ غلطی پر  
ہے۔

اسی طرح شہداء جو کہ ادنیٰ درجے میں ہیں ان کیلئے زندگی ثابت کی گئی ہے تو ظاہر  
ہے کہ جوان سے اعلیٰ درجے میں ہوں گئیں ان کی زندگی کا شہوت درجہ اتم پایا جائے گا  
اور جب شہداء کے حق میں مردہ کہنا حرام ہے تو انبیاء کرام کے لئے بھی مردہ کہنا بدرجہ  
اولیٰ حرام ہو گا۔

**نوٹ:** اس استدلال کو فحاء کی اصطلاح میں ”استدلال بدلالۃ النص“ کہا جاتا ہے۔

**دلیل نمبر 2:** علماء اسلام کا یہ مہب بھی ہے کہ آیت میں موجود لفظ ”من یُقتلُ“  
، یعنی جیسے قتل کر دیا جائے۔ کے لفظ کے تحت ہمارے پیارے آقا مولا ﷺ بھی داخل  
ہیں۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کو بھی زہر دے کر قتل کرنے کی کوشش کی گئی تھی اور اسی زہر  
سے آپ کا انتقال ہوا۔

جیسا کہ بخاری شریف میں ہے ”حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ارشاد فرماتی

ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اپنے مرض وفات میں فرمایا کرتے تھے کہ میں نے خبر میں جو (زہر آلود) لقمه کھایا تھا۔ میں اس کی تکلیف ہمیشہ محسوس کرتا رہا ہوں پس اب وہ وقت آپنچا ہے کہ اسی زہر سے میری رُگِ جان منقطع ہو رہی ہے۔

(بخاری شریف۔ کتاب المغازی جلد 2 صفحہ نمبر 637)

ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ ”اللہ تعالیٰ نے اس امت کے شهداء کے بارے میں فرمایا ہے کہ، وہ زندہ ہیں اور انہیں رزق بھی دیا جاتا ہے۔ تو سید الانبیاء کیسے زندہ نہ ہوں گے اس لئے کہ اس بارے میں کوئی شک نہیں کہ آپ ﷺ بھی مرتبہ شہادت پر فائز ہیں بلکہ شهداء سے بھی اعلیٰ درجے کے شہید ہیں کیونکہ آپ کو زہر آلود بکری کا گوشت کھلایا گیا اور اس کا اثر بار بار لوٹ گر آتا تھا اور اسی سے آپ کی وفات ہوئی۔

(مرقاۃ شرح مختکلوۃ جلد 3 صفحہ نمبر 241)

امام زرقانی رحمۃ اللہ علیہ ارشاد فرماتے ہیں۔

”اور بے شک یہ بات ثابت ہے کہ ہمارے نبی ﷺ نے شہادت کی وفات پائی۔ اس لئے کہ حضور ﷺ نے خبر کے دن ایسی زہر ملائی ہوئی بکری کے گوشت کا ایک لقمه تناول فرمایا۔ جس کا زہر ایسا قاتل تھا کہ اس کے کھانے سے اس وقت علی الفور موت واقع ہو جائے۔ یہاں تک کہ اس زہر کے اثر سے حضور ﷺ کے ایک صحابی بشر بن براء بن معروف رضی اللہ عنہ اسی وقت فوت ہو گئے اور حضور ﷺ کا باقی رہنا مجزہ ہو گیا۔ وہ زہر آپ کو اکثر تکلیف دیتا رہتا تھا یہاں تک کہ اسی اثر سے آپ کی وفات واقع ہوئی۔

(زرقانی شرح موانہب جلد 8، صفحہ نمبر 303)

ملا علی قاری، امام بخاری و امام زرقانی رحمہم اللہ کے حوالہ جات سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ چکی ہے کہ آپ کو جوز ہر دیا گیا وہ قتل کرنے کے لئے ہی دیا گیا تھا۔ اور اس کے بعد وفات پانے میں تین سال کا عرصہ گزرا اور یہ آپ کا مجزہ تھا کہ آپ کو فوراً وفات نہ ہوئی۔

امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ اپنی کتاب "انباء الاذ کیا، فی حیات الانبیاء" میں فرماتے ہیں "حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ اگر میں تو مرتبہ قسم کھا کر یہ بات کہوں کہ رسول اللہ ﷺ قتل کئے گئے تو یہ بات مجھے اس بات سے زیادہ محظوظ ہے کہ میں ایک دفعہ قسم کھا کر یہ کہہ دوں کہ حضور ﷺ قتل نہیں کئے گئے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کو نبی بھی بنایا اور شہید بھی"۔  
 (انباء الاذ کیا، فی حیات الانبیاء، صفحہ نمبر 148)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی اس روایت سے یہ بات واضح ہو گئی ہے کہ نبی کریم ﷺ بھی ہیں اور شہید بھی ہیں۔ اس بنا پر حضور ﷺ کا زندہ ہونا نص قطعی سے ثابت ہے۔

**دلیل نمیبو 3:** جب شہید کہ اس کی صرف موت اللہ کی رضا کیلئے ہوتی ہے تو وہ زندہ ہے اگرچہ اس نے باقی نیک اعمال لؤجہ اللہ کیے ہوں یا نہ کئے ہوں اگرچہ اس کی ساری زندگی کیسی ہی کیوں نہ گزری ہو۔ صرف اللہ کی راہ میں جان دے دینا اس کے ہمیشہ زندہ رہنے کی دلیل ہے تو نبی کریم ﷺ کے لئے تو اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان عالیشان ہے "فَلَمَّا  
 صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ"۔ (انعام، 163)

اے محظوظ آپ اعلان فرمادیجئے کہ میری نماز میری قربانیاں اور میرا تو جینا اور میرا مرنا اللہ رب العالمین کیلئے ہے۔

جس کا صرف مرنا اللہ کے لئے ہو وہ اگر زندہ ہے تو جس کا سب کچھ اللہ رب اعزت کیلئے ہو وہ مردہ کب ہو سکتا ہے۔

☆ جس نبی کا کلمہ پڑھ کر مسلمان ہونے کے بعد شہید کو شہادت ملی وہ زندہ ہے تو خود اس نبی کی زندگی کا کون اندازہ لگا سکتا ہے کہ وہ کتنی عظیم زندگی میں ہو گا۔ اللہ تعالیٰ عقل سلیم عطا فرمائے۔

امام نوی رحمۃ اللہ علیہ شرح مسلم میں نقل فرماتے ہیں کہ:

”اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ انبیاء علیہم السلام حج اور تلبیہ کس طرح کرتے ہیں حالانکہ وہ تو وفات پاپکے ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام بمنزلہ شهداء ہیں بلکہ ان سے بھی افضل ہیں اور شهداء رب کے نزدیک زندہ ہیں۔ (ظاہر ہے پھر انبیاء بھی زندہ ہیں)۔“

(شرح مسلم، جلد 1، صفحہ 94)

دوسری آیت: وَلَا تَخْسِنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ، ”عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ۔“ (آل عمران، 169)

ترجمہ: اور وہ لوگ جو اللہ کی راہ میں قتل کر دیئے گئے انہیں ہرگز مردہ خیال نہ کرتا بلکہ وہ تو زندہ ہیں اپنے رب کے پاس (اور) رزق دیئے جاتے ہیں۔

اس آیت پاک سے معلوم ہوا کہ شهداء کو مردہ خیال کرنا بھی منع ہے بلکہ وہ تو زندہ ہیں اور اللہ کی جانب سے رزق بھی پاتے ہیں۔

اور یہ بات بھی ذہن نشین رہے کہ شهداء کے لئے جو زندگی ہے وہ روح مع الجسد ہے وگرنہ روح تو ہر کافر کی بھی زندہ ہے کہ روح کو فنا نہیں۔ اگر یہاں صرف روحانی زندگی مرادی جائے تو اس میں نہ تو شہید کے لئے کوئی عظمت ہے اور نہ کسی نبی کے لئے کوئی فضیلت۔ روحانی زندگی تو سب کے لئے ہی ثابت ہے تو ماننا پڑے گا کہ اس زندگی سے مراد روحانی و جسمانی دواؤں ہی زندگیاں ہیں جیسا کہ اہل سنت والجماعت کا مسلک ہے۔

علامہ محمد آلوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

فَذَهَبَ كَثِيرٌ، مِنَ السَّلْفِ إِلَى أَنَّهَا حَقِيقَةٌ، بِالرُّوحِ وَالْجَسَدِ وَلِكُنَّا لَا نُذَرُ كُهَا فِي هَذِهِ النَّشَاةِ وَاسْتَدَلُّو بِسَيَاقِ قَوْلِهِ تَعَالَى (عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ) بِأَنَّ الْحَيَاةَ الرُّوحَانِيَّةَ الَّتِي لَسِيتِ بِالْجَسَدِ لَسِيتِ مِنْ خَوَاصِهِمْ فَلَا يَكُونُ لَهُمْ امْتِيَازٌ،

بِذَلِكَ عَلَىٰ مَنْ عَدَاهُمْ -

(تفسیر روح المعانی، زیر تحقیق سورۃ بقرہ، 154، جلد ۱، صفحہ 30)

ترجمہ: کثیر علماء کرام اس طرف گئے ہیں کہ شہداء کی زندگی حقیقی زندگی ہے جو کہ روح اور جسم دونوں کے ساتھ ہے۔ لیکن ہم اس زندگی کو سمجھنی میں سکتے اور علماء کرام نے یہ استدلال اللہ تعالیٰ کے قول (عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرَزَّقُونَ) سے کیا ہے۔ کیونکہ اگر اسے صرف روحانی زندگی قرار دیا جائے تو یہ شہداء کے ساتھ خاص نہ ہوگی بلکہ یہ توان کے علاوہ کوچھی حاصل ہے تو اس صورت میں شہداء کے لئے کوئی امتیاز نہ ہے گا۔

وضاحت: تو پتہ چلا کہ صاحب روح المعانی کے نزدیک بھی شہداء کی زندگی روح مع الجسم ہے اور انہیاں چونکہ شہداء سے اعلیٰ مقام پر فائز ہیں تو یقیناً ان کی زندگی بھی روح مع الجسم ہی ہوگی۔

نوٹ: شہداء کی حیاتِ جسمانی کا انکار کرتے ہوئے بعض منکرین اس طرح کہتے ہیں کہ اس آیت میں ہے ”عِنْدَ رَبِّهِمْ“، کہ شہید اپنے رب کے پاس زندہ ہیں۔ لہذا قبر میں زندہ نہیں۔ حالانکہ وہ اس بات کو نہیں سمجھ سکے کہ یہاں ”عِنْدَ“ ظرف مکان کے لئے نہیں بلکہ فضیلت و کرامت بیان کرنے کیلئے ہے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا فرمان ”إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا سَلَامٌ“، کہ اللہ کے نزدیک پسندیدہ دین اسلام ہے۔ جس طرح اس مقام پر ”عِنْدَ“، ظرف کیلئے نہیں اسی طرح مذکورہ آیت میں بھی ”عِنْدَ“، ظرف کیلئے نہیں ہے۔

دیکھئے تفسیر صاوی شریف اور قرطبی شریف، روح المعانی۔ (آل عمران، آیت 169)

تواب آیت کا مفہوم یہ ہوگا۔ وہ لوگ جو اللہ کی راہ میں قتل کر دیے گئے انہیں مردہ خیال نہ کرو۔ بلکہ وہ اللہ کے نزدیک بہت فضیلت اور کرامت والے ہیں۔ اور وہ زندہ ہیں، رزق دیے جاتے ہیں،

## حیات النبی ﷺ اور عقائد صحاہ رضی اللہ عنہم

حضرت عبد اللہ بن عمر و حضرت سعید بن جعفر سے روایت ہے کہ نبی پاک ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَفَرَّقَتْ عَلَىٰ ثِتَّيْنِ وَسَبْعِينَ مَلَّةً وَتَفَرَّقَ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثَ وَسَبْعِينَ مَلَّةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّا مَلَّةً وَاحِدَةً قَالُوا مَنْ هِيَ يَأْرُسُولُ اللَّهِ قَالَ مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَضْحَابِي -

(رواه الترمذی وابوداؤد) (مشکوٰۃ شریف، صفحہ نمبر 30)

ترجمہ: بیشک بنی اسرائیل والے بہتر فرقوں میں تقسیم ہوئے تھے اور میری امت تہتر فرقوں میں تقسیم ہوگی۔ سوائے ایک فرقے کے سب کے سب دوزخ میں جائیں گے اسے صحابہ کرام علیہم الرضوان نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ وہ جتنی فرقہ کو نا ہوگا تو آپ نے فرمایا جس پر میں اور میرے صحابہ کرام ہیں۔

وضاحت: نبی پاک ﷺ کے اس فرمان پر عمل کرتے ہوئے ہر مسلمان پر یہ لازم ہے کہ وہ ان عقائد و اعمال کو اختیار کرے جن پر صحابہ کرام علیہم الرضوان تھے۔ اور یہ حقیقت بھی مسلمہ ہے کہ اعمال کا دار و مدار ایمان اور عقائد پر ہے۔ اگر عقائد و ایمان میں کوئی خرابی ہوئی تو اعمال فائدہ مند نہ ہو سکیں گے اور نہ نجات مل سکے گی لہذا اعمال سے قبل اپنے عقائد کو درست کرنا نہایت ضروری ہے۔ اور صحابہ کرام علیہم الرضوان ”رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ“ اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی کے مصداق ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں صحابہ کے ایمان کو نجات کا ذریعہ بتایا ہے۔

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنُؤُكُمَا أَهْمَنَ النَّاسُ - (البقرہ، 13)

ترجمہ: اور جب ان سے کہا جائے کہ ایمان لاوجیسے لوگ ایمان لاۓ۔ اس آیت میں

”الثاس“ سے مراد صحابہ کرام ہی ہیں دیکھئے تفسیر جلالیں و صادی۔

تو معلوم ہوا کہ جس کا ایمان اور عقائد صحابہ کرام کے ایمان و عقائد کے مطابق ہو تو وہ نجات یافتہ ہے۔ آئیے اب دیکھتے ہیں کہ صحابہ کرام علیهم الرضوان نبی پاک ﷺ کی ”حیاة بعد الوفاة“ کے بارے میں کیا عقیدہ رکھتے تھے۔

## حضرت صدیق اکبر ﷺ کا عقیدہ

اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ سیدنا صدیق اکبر ﷺ انہیاء کرام علیہم السلام کے بعد تمام خلوق میں سے سب سے افضل و اعلیٰ ہیں۔

بارہانی پاک ﷺ نے آپ کو جنت کی بشارت عطا فرمائی عشرہ مبشرہ یعنی وہ دس صحابہ جو کہ قطعی جنتی ہیں ان میں سے سب سے پہلے صدیق اکبر رضی اللہ عنہ ہیں۔

(دیکھئے ترمذی شریف ابواب المناقب، جلد 2، صفحہ 215)

مسلم شریف میں بھی ایک حدیث ہے جس میں آپ کو قطعی جنتی قرار دیا گیا۔

(دیکھئے مسلم شریف کتاب فضائل صحابہ، جلد 2، صفحہ نمبر 227)

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ جب حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو رسول اللہ ﷺ کے وصال کی خبر پہنچی تو آپ خبر سنتے ہی نبی کریم ﷺ کے جسد اقدس کے پاس تشریف لائے: فَكَشَفَ عَنْ وَجْهِهِ ثُمَّ أَكَبَ عَلَيْهِ ثُمَّ قَبَّلَهُ، ثُمَّ بَكَى فَقَالَ يَا أَبَيْ أَنْتَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ لَا يَجْمِعُ اللَّهُ عَلَيْكَ مَوْتَيْنِ۔ (بخاری شریف، کتاب البجنائز، جلد 1، صفحہ 166)

ترجمہ: پھر صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے چہرہ انور سے کپڑا ہٹایا پھر آپ پر جھکے اور آپ کے چہرہ انور کو بوسہ دیا پھر روپڑے اور کہا ”یا نبی اللہ! میرے والد آپ پر قربان ہو جائیں اللہ تعالیٰ آپ پر دو موتیں جمع نہ کرے گا۔

وضاحت: جناب صدیق اکبر رضی اللہ عنہ فرمائے ہیں کہ اللہ تعالیٰ آپ پر دو موتیں جمع نہ کرے گا اس کا معنی بیان کرتے ہوئے امام قسطلانی رحمۃ اللہ علیہ بخاری شریف کی شرح میں لکھتے ہیں۔ کہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ یہ کہنا چاہتے ہیں کہ پہلی موت کے بعد جو آپ کو حیات ملے گی اس کے بعد آپ پر کبھی موت طاری نہ ہوگی۔

(قسطلانی جلد 6، صفحہ 470)

اس تشریع سے معلوم ہو گیا کہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ ظاہری وصال کے بعد آپ کو ایسی حیات ملے گی کہ آپ پر دوبارہ موت طاری نہیں ہو سکتی۔ یعنی ایک بار وصال فرماجانے کے بعد آپ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے زندہ اور حیات ہیں۔

مجد دوین و ملت امام احمد رضا خان علیہ الرحمۃ والرحمان ارشاد فرماتے ہیں انبیاء کو بھی اجل آنی ہے ☆ مگر ایسی کے فقط آنی ہے پھر اسی آن کے بعد ان کی حیات ☆ مثل سابق وہی جسمانی ہے مولانا عبدالرحمن جامی رحمۃ اللہ علیہ اپنی شہرہ آفاق کتاب فتحات الانس میں لکھتے ہیں ”حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے حکم دیا کہ جب میراث انتقال ہو جائے تو میری میت کو اس دروازے کے سامنے لا کر رکھ دینا جس میں رسول اللہ ﷺ کا مزار پر انوار ہے پھر دروازے پر دستک دینا اگر دروازہ کھول دیا جائے تو مجھ کو آپ کے پہلو میں دفن کر دینا اور نہ نہیں۔ اس وصیت کے مطابق ہم لوگ گئے اور ہم نے دروازے پر دستک دی اور عرض کیا **السلامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ! هَذَا أَبُو بَكْرٍ بِالْبَابِ**۔

اے اللہ کے رسول ابو بکر دروازے پر حاضر ہیں یعنی ان کیلئے کیا حکم ہے حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ قبر انور سے آواز آئی ”**أَذْخِلُوا الْحَسِيبَ إِلَى الْحَسِيبِ**“ جسیب کو جسیب کے پاس داخل کر دو۔ اور دروازہ کھل گیا۔ تو ہم نے

صدق اکبر صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم کو آپ کے پہلو میں دفن کر دیا۔ (تفہمات الانس، صفحہ نمبر 152)

اسی روایت کو امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ نے تفسیر کبیر میں حضرت صدق اکبر رضی اللہ عنہ کی کرامات میں شمار کیا ہے۔

(تفسیر کبیر، تفسیر سورۃ کھف، آیت 9، جلد 7، صفحہ نمبر 433)

**وضاحت:** اس روایت سے یہ ثابت ہوا کہ صدق اکبر رضی اللہ عنہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم کے وصال کر جانے کے بعد آپ کو زندہ ہی جانا کرتے تھے وگرنہ وصیت کرنے کا کیا مقصد تھا۔ اور آپ کا یہ بھی عقیدہ تھا کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم قبر میں جلوہ گر ہوتے ہوئے امت کے احوال سے باخبر ہیں۔ اور یہی عقیدہ تمام صحابہ کرام کا تھا کیونکہ آپ کی میت کو دروازے پر لیجانے والے آخر کون تھے؟ اور وہاں جا کر نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم لوندا کرنے والے کون تھے؟ یقیناً صحابہ کرام ہی تھے۔ انہیں صحابہ کرام میں حضرت عمر فاروق، حضرت علی، حضرت عثمان، حضرت ابو عبیدہ، حضرت زبیر رضی اللہ عنہم وغیرہ جیسے جلیل القدر صحابہ کرام بھی یقیناً شامل تھے لیکن کسی نے بھی آپ کی وصیت پر عمل کرنے سے انکار نہ کیا بلکہ وصیت پوری کر کے آپ کے عقیدے کو مزید تقویت بخشی۔ اور یہی عقائد اہل سنت واجماعت کے ہیں۔

تو زندہ ہے واللہ تو زندہ ہے واللہ

میری چشم عالم سے چھپ جانے والے

## حضرت عمر فاروق صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم کا عقیدہ

حضرت عمر فاروق صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم بھی قطعی جستی ہیں بلکہ آپ کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا "اس ذات کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے شیطان جب بھی عمر سے راستے میں ملتا ہے تو وہ اپناراستہ ہی بدل لیتا ہے۔"

(مسلم شریف، کتاب فضائل صحابہ، جلد 2، صفحہ 276)

آئیے اب حیات النبی ﷺ بعد ازاں وصال کے متعلق آپ کا عقیدہ ملاحظہ فرمائیے۔

امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

عَنْ مَالِكٍ قَالَ أَصَابَ النَّاسَ قَخْطٌ، فِي زَمِنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَجَاءَ رَجُلٌ، إِلَى قَبْرِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ يَارَسُولَ اللَّهِ! إِسْتَسْقِ اللَّهَ لِأَمْتِكَ فَإِنَّهُمْ قَدْ هَلَّكُوا فَأَتَاهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَنَامِ فَقَالَ إِنَّتِ عُمَرَ فَاقْرَهُ مِنْيَ السَّلَامَ وَأَخْبَرَهُمْ أَنَّهُمْ مُسْقَوْنَ، وَقَالَ عَلَيْكَ بِالْكِنِيسِ فَاتَّى الرَّجُلُ فَأَخْبَرَ عُمَرَ فَقَالَ يَا رَبَّ مَا أَنُو إِلَّا مَا عَجَزْتُ عَنْهُ وَهَذَا إِسْنَادٌ صَحِيحٌ۔ (البدایہ و النھایہ، جلد 7، صفحہ نمبر 91)

حضرت مالک سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ایک بار قحط پڑ گیا ایک صحابی (حضرت بالا بن حارث المزنی رضی اللہ عنہ) نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالم کی قبر مبارک پر حاضر ہوئے اور عرض کی یا رسول اللہ! اپنی امت کیلئے اللہ تعالیٰ سے بارش کی دعا کر دیجئے کیونکہ وہ حلاک ہو رہے ہیں نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالم اس شخص کے خواب میں تشریف لائے اور فرمایا عمر کے پاس جاؤ اور ان کو میری طرف سے سلام کرو اور انکو یہ خبر دو کہ تم پر یقیناً بارش ہو گی اور ان سے کہو کہ تم پر سوچہ بوجہ لازم ہے۔ اس شخص نے جا کر حضرت عمر رضی اللہ علیہ وسالم کو خبر دی حضرت عمر رضی اللہ علیہ وسالم نے کہا۔ میرے رب! میں صرف اسی چیز کو ترک کرتا ہوں جس سے میں عاجز ہوں۔ اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

**وضاحت:** اس حدیث پاک میں اس امر کی صراحت موجود ہے کہ یہ صحابی رسول حضرت بالا بن حارث المزنی رضی اللہ علیہ وسالم وصال ظاہری کے آٹھ سال بعد قبر پر حاضر ہو رہے ہیں اور نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالم سے مخاطب ہو کر دعا کیلئے اتباکر رہے ہیں یہ تمام باقی اس بات کی گواہ ہیں کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسالم قبر میں زندہ اور سلامت ہیں اور امت کے احوال

**فَنُؤْدِي مِنَ الْقَبْرِ أَنَّهُ قَدْ غُفِرَ لَكَ**، تو قبر منور سے آواز آئی تجھے بخش دیا گیا ہے۔ (تفسیر قرطبی، جلد نمبر 5، صفحہ 266)

وضاحت: اس واقعہ کو روایت کرنے والے حضرت علی رضی اللہ عنہ ہیں، اور آپ کا اس اعرابی کو اس فعل سے منزہ نہ کرنا اس بات کی تائید کرتا ہے کہ آپ بھی اسی عقیدہ کے حامل ہیں کہ نبی پاک ﷺ قبر میں حیات ہیں اور غم گساروں کی فریاد رسی کرنے والے ہیں زائرین کے احوال سے باخبر ہیں۔

## حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا عقیدہ

صاحب مشکوٰۃ رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضور نبی اکرم ﷺ کے وصال باکمال کے بعد جب میں اپنے گھر میں داخل ہوتی جس میں رسول اللہ ﷺ اور میرے والد موجود ہیں تو پردے کا خاص اہتمام کیتے بغیر ہی چلی جاتی اور کہتی ایک میرے شوہر ہیں اور دوسرے میرے والد ہیں۔ لیکن پھر جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ دفن ہوئے تو "فَوَاللَّهِ مَا دَخَلْتُهُ، إِلَّا وَأَنَا مَشْدُوذَةٌ"، علی ثیابِنی حیا، مِنْ عُمَرَ۔

(مشکوٰۃ شریف، باب زیارت القبور، صفحہ نمبر 154)

خدائی قسم اب میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے حیاء کرتے ہوئے بدن کو مکمل چھپا کر جاتی ہوں۔

وضاحت: اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ صاحب قبر میں اتنی طاقت بھی موجود ہے کہ وہ باہروالی چیزوں کا معاشرہ کر سکتا ہے جیسا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے حیاء فرمائی اگر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ عقیدہ ہوتا کہ قبر والے

باہر کے احوال سے بے خبر ہیں تو وہ کبھی بھی ایسا عمل نہ کرتیں۔ ”اور آپ کا یہ کہنا کہ یہ میرے شوہر اور یہ میرے والد ہیں“ - حیات النبی کے عقیدے کو تقویت دینا ہے۔

**شفاء القائم في زيارۃ خیر الانام** میں یہ الفاظ مرقوم ہیں

”حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا نظریہ یہی تھا کہ رسول اللہ ﷺ اپنی قبر انور میں جلوہ گر رہتے ہوئے باہر کی آواز سماعت فرمادی ہے ہیں تب ہی تو آپ نے کیلئے خونکنے والے کو سختی سے منع کیا۔

(شفاء القائم، صفحہ نمبر 207)

### حضرت ابوالیوب النصاری رضی اللہ عنہ کا عقیدہ

امام نور الدین ابی شمی رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ: ایک دن مروان بن پاک ﷺ کی قبر شریف پر آیا اس نے دیکھا کہ حضرت ابوالیوب النصاری رضی اللہ عنہ اپنے چہرہ مبارکہ کو قبر انور پر رکھے ہوئے ہیں اس نے آپ کو پکڑ کر کھڑا کیا اور کہا کہ مجھے معلوم ہے کہ تو کیا کر رہا ہے اور حضرت ابوالیوب النصاری رضی اللہ عنہ نے ارشاد فرمایا ”جئَتْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلَمْ أَتِ الْحَجَرَ“، کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا ہوں کسی پتھر کے پاس نہیں آیا۔

(مجموع الزوائد جلد 4، صفحہ نمبر 5)

اس روایت سے معلوم ہوا کہ صحابی رسول حضرت ابوالیوب النصاری رضی اللہ عنہ کا یہی نظریہ تھا کہ نبی پاک ﷺ قبر انور میں جلوہ گر ہیں یہ قبر حضر مثنی کا ذہیر نہیں ہے۔

## قبروں والے سنتے ہیں

جس طرح دنیا میں ہر انسان سننے کی طاقت سے بہر و رہوتا ہے اسی طرح مرنے کے بعد ہر شخص کو سخنے، دیکھنے اور محسوس کرنے کی طاقت دی جاتی ہے اس بارے میں اتنی کثیر احادیث ہیں کہ جن کو احاطہ میں لانا ناممکن نہیں تو مشکل ضرور ہے۔ سردست یہاں چند حوالہ جات پر اکتفا کیا جائے گا جن سے یہ بات اظہر من الشیس ہو جائے گی کہ اللہ تعالیٰ نے قبروں والوں کو سخنے کی طاقت سے نوازا ہے۔

## مردہ جو تیوں کی آہٹ کی آواز سنتا ہے

حدیث نمبر ۱) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ:

**عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتُولِيَ ذَهَبُ أَصْحَابِهِ، حَتَّىٰ أَنْهُ يَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ أَتَاهُ مَلَكًا نَفْعَلَانَ فَأَقْعَدَاهُ**

(بخاری شریف، جلد ۱، صفحہ نمبر 178)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ جب کسی شخص کو اس کے اصحاب دفن کرے لوئے ہیں تو وہ ان کے قدموں کے آہٹ کی آواز بھی سنتا ہے اور اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں اور اس کو بھاہ دیتے ہیں۔

وضاحت: اس حدیث پاک میں واضح الفاظ میں یہ بتا دیا گیا ہے کہ ہر مردہ لوئے والوں کے جو تیوں کی آواز کو سنتا ہے۔ حالانکہ زمین کے نیچے قدموں کی آہٹ کی آواز سنتا عادة بھی مشکل ہے تو یہ پتہ چلا کہ اس کی قوت ساعت میں مزید ترقی ہو جاتی ہے کہ کوئی کتنا ہی آہٹ پڑے لیکن مردہ اس کی آواز بھی سن لیتا ہے۔

## قبرستان میں سلام کرنے کا طریقہ

حدیث نمبر 2) امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں:

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ كُلَّمَا كَانَتْ لَيْلَتُهَا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ يَخْرُجُ مِنْ أَخْرِ الْأَنْيَلِ إِلَى الْبَقِيعِ فَيَقُولُ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُّنْوَمِينَ وَأَتَاهُمْ مَا تُوعَدُونَ عَدُاؤُهُمْ جَلُونَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَلَا حَقُولَنَّ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِأَهْلِ الْبَقِيعِ الْغَرَقَدِ -

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ جب رسول اللہ ﷺ کا میرے ہاں آنا ہوتا تو آپ ﷺ رات کے آخری حصہ میں باقی شریف کے قبرستان تشریف لے جاتے اور فرماتے اے جماعت مومنین! السلام علیکم! تم پر سلامتی ہو تمہارے پاس وہ چیز آچکی ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ ان شاء اللہ ہم بھی تمہارے ساتھ لا حق ہونے والے ہیں اے اللہ! باقی غرقد والوں کی مغفرت فرم۔

وضاحت: اس حدیث پاک میں نبی پاک ﷺ کا عمل ظاہر ہو رہا ہے کہ آپ قبر والوں کے پاس جا کر ان سے مخاطب ہو کر کلام فرمایا کرتے تھے۔ اگر وہ سنتے ہی نہ ہوں تو وہاں جانے کا کیا فائدہ اور ان کو مخاطب کرنے کا کیا مقصد۔ اس حدیث میں کسی قسم کی تاویل نہیں بلکہ صراحت ثابت ہے کہ مردے سنتے ہیں۔

حدیث نمبر 3)

جیسا کہ آپ نے گزشتہ حدیث میں نبی پاک ﷺ کا عمل ملاحظہ کیا اسی طرح آپ نے امت کو بھی تعلیم دی ہے کہ وہ قبر والوں کے پاس جب بھی جائیں تو ان کے لئے دعا کریں اور ان پر سلام بھیجیں۔ چنانچہ امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں:

”عَنْ بُوئِيْدَةَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ يُعْلَمُهُمْ إِذَا خَرَجُوا إِلَى الْمَقَابِرِ فَكَانَ قَائِلُهُمْ أَسْلَامٌ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مَنْ أَمْتَهُ مِنِّيْنَ وَالْمُسْلِمِينَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللّٰهُ بِكُمْ لَلَّا جُحْوَنَ نَسْأَلُ اللّٰهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ“۔

(مسلم شریف، کتاب الجماز، جلد ا، صفحہ 314)

حضرت بُرَيْدَةَ کہتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ یہ تعلیم دیا کرتے تھے کہ جب وہ قبرستان جائیں تو کہیں۔ السلام علیکم! اے مسلمانوں کے گھروالو! ان شاء اللہ ہم تمہارے ساتھ لاحق ہونگے ہم اللہ تعالیٰ سے اپنے اور تمہارے لئے عافیت کا سوال کرتے ہیں۔

**وضاحت:** اس حدیث پاک سے یہ معلوم ہوا کہ ہر قبر والا سلام کو سنتا ہے کیونکہ اگر وہ سلام کونہ نہیں تو پھر سلام کرنے کا فائدہ ہی حاصل نہ ہوگا کہ بے جان چیزوں پر سلامتی بے معنی ہے۔ اور قبرستان میں کچھ قبریں قریب ہوتیں ہیں کچھ دور ہوتیں ہیں جس طرح قریب والوں پر سلام بھیجا جاتا ہے دورو والوں پر بھی سلام بھیجا جاتا ہے۔ اس حدیث پاک میں یہ نہیں کہا گیا کہ قریب والے سنتے ہیں اور دور والے نہیں سنتے بلکہ سب ہی سلام کو سنتے ہیں۔ کیونکہ جس طرح سلامتی کے قریب والے محتاج ہیں دورو والے بھی ویسے ہی محتاج ہیں۔ عقل سلیم رکھنے والوں کے لئے اتنے حوالہ جات ہی کافی ہیں اور نہ مانتے والوں کے لئے دفتر بھی بے کار ہیں آخر میں مزید ایک حدیث پیش کی جاتی ہے جس سے یہ واضح ہوگا کہ مردے سلام کا جواب بھی دیتے ہیں۔

## سلام کرنے والے کو مردہ جواب دیتا ہے

حدیث نمبر 4) عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ مَرْفُوعًا مَوْلَى أَحَدٍ يَمْرُّ بِقَبْرِ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ كَانَ يَعْرُفُهُ، فِي الدُّنْيَا فَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِلَّا رَدَّ اللَّهُ عَلَيْهِ رُوحَهُ حَتَّى يَزَدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ۔

(تفیر ابن شیر جلد 3، صفحہ 438) (شرح الصدور، صفحہ 84)

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ارم ﷺ نے ارشاد فرمایا جب بھی کوئی اپنے مسلمان بھائی جس کو وہ دنیا میں پیچا ناتھا کی قبر سے گزرتا ہے پھر وہ اس کو سلام کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے اس پر اس کی روح کو لوٹا رکھا ہوتا ہے کہ وہ سلام کا جواب اسے دیتا ہے۔

## باب رابع

### احادیث رسول ﷺ سے حیات الانبیاء کا ثبوت

تمام انبیاء کرام علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں

حدیث نمبر ۱) امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں:

”عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرْأُوتُ عَلَى  
مُؤْسَى لَيْلَةَ أَسْرَى بِنْ عَنْدَ الْكَثِيرِ الْأَخْمَرِ وَهُوَ قَائِمٌ“  
يُصَلَّى فِي قَبْرِهِ۔

(مسلم شریف، کتاب الفضائل، جلد 2، صفحہ نمبر 268)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ میں معراج کی رات کثیب احر (جگہ کا نام) کے پاس سے گذراتو میں نے ملاحظہ کیا کہ موئی علیہ السلام قبر میں کھڑے ہو کر نماز پڑھ رہے ہیں۔

**وضاحت:** اس حدیث پاک میں اس بات کی صراحت موجود ہے کہ انبیاء کرام قبروں میں زندہ ہیں اور نماز بھی پڑھتے ہیں اور ظاہر ہے یہ زندگی روح مع الجسد کے ہی ہے۔ جب موئی علیہ السلام قبر میں زندہ ہیں تو جن کے صدقے موئی علیہ السلام کو نبوت ملی وہ سید الانبیاء بھی تو زندہ ہیں۔ کیونکہ آپ ﷺ تمام انبیاء سے افضل ہیں۔ اور اگر موئی علیہ السلام کو قبر میں زندہ مانا جائے اور ہمارے آقا ﷺ کو زندہ نہ مانا جائے تو موئی علیہ السلام افضل قرار پائیں گے۔ حالانکہ اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ نبی کریم رَوْفَ رَحِيم سب انبیاء و رسول سے افضل ہیں۔

حدیث نمبر 2) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا ”قَذْرًا يُتَنَى فِي جَمَاعَةٍ مِّنَ الْأَنْبِيَا، فَإِذَا مُؤْسَى عَلَيْهِ

السلام قائم، يُصلّى وَإِذَا عِنْسَى بْنُ مَرْيَمْ عَلَيْهِ السَّلَام  
 قَائِمٌ "يُصَلِّي وَإِذَا إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامْ قَائِمٌ" يُصَلِّي  
 فَحَانَتِ الْصَّلْوَةُ فَأَمْفَتُهُمْ -

(مسلم شریف، جلد ا، ص) (کتاب ایمان، صفحہ 96)

آپ نے فرمایا کہ میں نے اپنے آپ کو انبیاء، کرام کی جماعت میں پایا تو دیکھا کہ  
 موسیٰ علیہ السلام کھڑے ہو کر نماز پڑھ رہے ہیں۔ عیسیٰ بن مریم علیہ السلام کھڑے ہوئے  
 نماز پڑھ رہے ہیں اور سیدنا ابراہیم علیہ السلام کھڑے ہوئے نماز پڑھ رہے ہیں پس  
 جب نماز کا وقت آیا تو میں نے ان سب انبیاء کی امامت کی۔

**وضاحت:** مذکورہ بالا روایت میں تین انبیاء، کرام (عیسیٰ سیدنا موسیٰ علیہ السلام، سیدنا  
 عیسیٰ علیہ السلام اور سیدنا ابراہیم علیہ السلام کے نماز پڑھنے کا ذکر ہے۔ اس حدیث سے  
 اس بات میں مزید تاکید پیدا ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انبیاء، کرام کو قبور میں ایسی  
 زندگی عطا فرمائی ہے کہ جس کی بدولت وہ نماز سے لطف و سرور حاصل کرتے ہیں۔ اور  
 یہ نماز پڑھنا محض حصول لذت کیلئے ہے ان پر یہ نماز فرض یا واجب نہیں۔ اب آخر میں  
 ایک مزید حدیث پاک ملاحظہ کیجئے کہ جس میں سراحت یہ مذکور ہے کہ تمام انبیاء، کرام اپنے  
 مزارات طیبہ میں نماز کا اہتمام فرماتے ہیں اور زندہ ہیں۔

امام نبی رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں

حدیث نمبر 3) عن أنس بن مالك قالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
 "الآنبياءُ أحياءٌ، فِي قُبُورِهِمْ يُصَلِّونَ" -

(حیات الانبیاء فی قبورہم، صفحہ 3)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد  
 فرمایا کہ "انبیاء، کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں"۔

اس حدیث پاک کے بارے میں محمد شین کی آراء ملاحظہ ہوں۔

۱۔ علامہ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

**صَحَّهُ، الْبَيْهَقِيُّ** - امام تہذیبی رحمۃ اللہ علیہ نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

(فتح الباری، شرح صحیح البخاری، جلد ۲، صفحہ 352)

۲۔ ملا علی قاری حنفی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

**صَحَّحَ خَبْرُ الْأَنْبِيَا، أَخْيَاءٍ، فِي قُبُورِهِمْ**

(مرقاۃ شرح مشکوۃ، جلد ۳، صفحہ 241)

ترجمہ: ”انبیاء اپنی قبور میں زندہ ہیں“ یہ حدیث صحیح ہے۔

۳۔ امام بشیعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

**رَوَاهُ أَبُو يَعْلَى وَالْبَزْ أَرْوَادِجَالُ أَبِي يَغْلُبِي ثِقَاتٍ**۔

(مجموع الزوارائد، جلد ۸، صفحہ 211)

اس کو ابو یعلی اور بزار نے روایت کیا ہے ابو یعلی کے تمام راوی ائمہ ہیں۔

۴۔ امام اہل سنت الشاہ احمد رضا خان بریلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

”صحیح حدیث میں نبی ﷺ فرماتے ہیں ”الأنبياء، أحياء، في قبورهم“

انبیاء کرام اپنے مزارات طیبات میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔

(فتاویٰ رضویہ، جلد ۶، صفحہ 136، قدم)

۵۔ امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

**وَصَحَّ أَنَّهُ، عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ الْأَنْبِيَا، أَحْيَاءٌ، يُصَلُّونَ**

(الحاوی للحتادی جلد ۲، صفحہ 163)

یہ حدیث صحیح ہے کہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا ”کہ انبیاء کرام زندہ ہیں نماز بھی ادا فرماتے ہیں“

آپ ﷺ پر درود شریف پیش کیا جاتا ہے

حدیث نمبر 4) عن أوس بن أوس قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ مَنْ أَفْضَلَ أَيَّامَكُمْ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فِيهِ خُلُقُ ادْمُ وَفِيهِ قُبْضٌ وَفِيهِ النَّفْخَةُ وَفِيهِ الصَّغْقَةُ فَاكْثُرُوا عَلَيَّ مِنَ الصَّلَاةِ فِيهِ فَإِنَّ صَلَوَاتَكُمْ مَغْرُوضَةٌ" عَلَى قَالَ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَيْفَ تُغَرِّضُ صَلَاتُنَا عَلَيْنَا وَقَدْ أَرْهَمْتَ قَالَ يَقُولُونَ بِلِينَتْ فَقَالَ أَنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ  
۔ (ابوداؤ دشیریف، جلد ۱، صفحہ ۱۵۰، مشکوٰۃ شریف، صفحہ ۱۲۰)

ترجمہ: حضرت اوس بن اوس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ تمہارے بہتر دنوں میں جمعہ کا دن ہے اس دن حضرت آدم علیہ السلام پیدا ہوئے اسی دن ان کی روح مبارک قبض کی گئی اسی دن صور پھونکا جائے گا اسی دن لوگوں پر بے ہوشی طاری ہوگی اس لئے مجھ پر اس دن کثرت سے درود بھیجو۔ کیونکہ تمہارا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے راوی کہتے ہیں۔ لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ جب آپ کا جسم ریزہ ریزہ ہو جائے گا تو آپ پر ہمارا درود کیسے پیش کیا جائے گا تو نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ بے شک اللہ تعالیٰ نے زمین پر نبیوں کے جسموں کو کھانا حرام کر دیا ہے۔

وضاحت: ظاہر بات ہے جب جسم سلامت ہے تو اس میں روح بھی موجود ہوگی کیونکہ آپ کی روحانی زندگی کے بارے میں تو کسی کو اختلاف نہیں۔ اگر صرف جسم سلامت رہے اور اس میں روح موجود نہ ہو تو بغیر روح کے تو جسم کی کوئی فضیلت نہیں۔ تو پتہ چلا کہ نبی پاک ﷺ قبر انور میں جسم اور روح دونوں کے ساتھ ہی جلوہ گر ہیں اس

حدیث پاک کے بارے میں ملاعی قاری رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

ابن حبان اور امام حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور امام ابن حجر نے اس میں مزید اضافہ کیا ہے کہ یہ حدیث امام بخاری کی شرط کے مطابق صحیح ہے۔ اور امام نووی نے فرمایا کہ اس کی اسناد صحیح ہے۔ (مرقاۃ شرح مخلوۃ، جلد 3، صفحہ 238)

حدیث نمبر 5) عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَكْثِرُ الْمُصْلِحَةِ عَلَىٰ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَإِنَّهُ مَشْهُودٌ تَشَهِّدُهُ الْمَلَائِكَةُ وَإِنَّ أَحَدَ لَمْ يُصَلِّ عَلَىٰ إِلَّا غُرِضَتْ عَلَىٰ صَلْوَتِهِ، حَتَّىٰ يَفْرُغَ مِنْهَا قَالَ قُلْتُ وَبَعْدَ الْمَوْتِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَىٰ الْأَرْضِ أَنْ تَأْتِي كُلَّ أَجْسَادِ الْأَنْبِيَاءِ فَنَبَّىُ اللَّهُ خَيْرٌ يُبَرَّزُقُ.

(ابن ماجہ، صفحہ 199، مخلوۃ، صفحہ 121)

ترجمہ: حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ مجھ پر جمعہ کے دن درود پاک زیادہ پڑھا کرو کیونکہ یہ حاضری کا دن ہے اور اس دن فرشتے حاضر ہوتے ہیں اور بے شک جب بھی کوئی مجھ پر درود شریف پڑھتا ہے تو وہ درود شریف اس کے فارغ ہوتے ہی مجھے پیش کر دیا جاتا ہے۔ حضرت ابو درداء ﷺ کہتے ہیں میں نے عرض کی! کیا موت کے بعد بھی؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا بیشک اللہ تعالیٰ نے زمین پر نبیوں کے جسموں کا کھانا حرام کر دیا ہے پس اللہ کا نبی زندہ ہوتا ہے اسے رزق بھی دیا جاتا ہے۔

ملاعی قاری رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ اس حدیث کی اسناد نہایت صحیح ہیں اور یہ حدیث بہت اسنادوں سے مختلف الفاظ میں منقول ہے۔

(مرقاۃ شرح مخلوۃ۔ جلد 3 صفحہ 242)

وضاحت: اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ انسان جب بھی نبی کریم ﷺ پر

درود پاک بھیجتا ہے۔ وہ فوراً نبی پاک ﷺ کی بارگاہ میں پیش کر دیا جاتا ہے۔ آپ کی حیات نظاہری میں بھی ایسا ہی تھا اور اب بھی ایسا ہی ہے کیونکہ آپ زندہ ہیں اور امت کے احوال سے باخبر ہیں۔

حدیث نمبر 6) امام ابن جوزی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ حضرت انس ھبھہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری زندگی بھی تمہارے لئے خیر ہے کیونکہ مجھ پر آسمان سے وجہ اترتی ہے اور میں تم کو حلال اور حرام کی خبر دیتا ہوں اور میری وفات بھی تمہارے لئے خیر ہے کیونکہ ہر جمعرات کو تمہارے اعمال مجھ پر پیش کئے جاتے ہیں نیک اعمال پر میں اللہ کا شکر ادا کرتا ہوں اور جو تمہارے گناہ ہوتے ہیں ان کے لئے میں اللہ تعالیٰ سے مغفرت کی التجا کرتا ہوں۔

(الوقاء بحال المخطئ صفحہ 810)

وضاحت : اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ نبی پاک ﷺ کی جس طرح حیات خیر ہی خیر تھی اسی طرح وفات بھی خیر ہی خیر ہے۔ کیونکہ آپ کا امت سے رابطہ قائم ہے اور آپ پر امت کے تمام اعمال پیش بھی کئے جاتے ہیں۔

نبی پاک ﷺ کی خواب اور بیداری میں زیارت کرنا  
حدیث نمبر 7) عن أبي هُرَيْثَةَ رضي الله عنه قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَمَنْ رَأَى فِي الْمَنَامِ فَسَيِّرْ أَنْتَ فِي الْيَقْظَةِ وَلَا يَتَمَثَّلُ الشَّيْطَانُ بِيْ.

(بخاری شریف جلد 2 صفحہ 1035: مسلم شریف جلد 2 صفحہ 242)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ ھبھہ روایت کرتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ نے ارشاد فرمایا جس نے خواب میں بھیجھے دیکھا وہ عنقریب حالت بیداری میں بھی مجھے دیکھے گا اور شیطان میری شکل اقتیار نہیں کر سکتا۔

**وضاحت :** اس حدیث پاک کی شرح میں امام ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں کہ ”جس نے آپ کو خواب میں دیکھا وہ دنیا میں آپ کو بیداری کی حالت میں حقیقت دیکھے گا اور آپ سے لفتگو کرے گا کیونکہ صالحین کی ایک جماعت سے منقول ہے کہ انہوں نے خواب میں نبی پاک ﷺ کو دیکھا پھر آپ کو بیداری میں دیکھا اور جن چیزوں کے متعلق انہیں تشویش تھی ان کے بارے میں حضور ﷺ سے سوالات کئے اور آپ نے ان امور کی عقد کشائی کی۔ (فتح الباری شرح بخاری جلد 12 صفحہ 385)

علامہ آلوی حنفی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ

”یہ حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ جس شخص نے نبی اکرم ﷺ کی خواب میں زیارت کی وہ عنقریب آپ کی بیداری میں بھی زیارت کرے گا۔ سلف سے لے کر خلف تک تمام علماء جن کو خواب میں نبی کریم ﷺ کی زیارت نصیب ہوئی وہ سب یہ کہتے ہیں خواب میں زیارت کرنے کے بعد ان کو بیداری میں بھی زیارت ہوئی۔

پھر علامہ آلوی اس حدیث پاک کی تائید میں یہ واقعہ نقل کرتے ہیں شیخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ نے بیان کیا ہے کہ میں نے ظہر سے پہلے رسول اللہ ﷺ کی زیارت کی آپ نے فرمایا اے میرے بیٹے! تم خطاب کیوں نہیں کرتے؟ میں نے کہا رسول اللہ ﷺ میں عجمی ہوں فصحاً، بغداد کے سامنے کہیے کلام کرو! آپ نے فرمایا اپنا منہ کھولو۔ میں نے اپنا منہ کھولا تو آپ نے سات مرتبہ اعاب دہن ڈالا آپ کہتے ہیں کہ ظہر کی نماز کے بعد میں نے بیان کیا تو کلام مجھ پر ملتبس ہو گیا پھر میں نے حضرت علیؓ کی زیارت کی جو میرے سامنے مجلس میں کھڑے ہوئے تھے۔ آپ نے مجھ سے فرمایا اے میرے بیٹے! کلام کیوں نہیں کرتے میں نے کہا اے میرے والدگرامی! مجھ پر کلام ملتبس ہو گیا ہے آپ نے فرمایا اپنا منہ کھولو میں نے منہ کھولا تو آپ نے میرے منہ میں چھ بار اعاب دہن ڈالا میں نے کہا کہ آپ نے سات بار مکمل کیوں نہ کیا؟ حضرت علیؓ کہہ نے

رسول اللہ ﷺ دو روز دیک سے سنتے اور دیکھتے ہیں

دشمن محبوبِ خدا ﷺ کو اعلان جنگ

حدیث نمبر ۱) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ مَنْ عَادَ لِنِي وَلِيَا فَقَدْ أَذْنَتْهُ  
بِالْحَرْبِ وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَ  
ضَتْ عَلَيْهِ وَلَا يَزَالُ عَبْدِيْ يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنُّوْ افْلَ حَتَّى  
أَخْبَيْتُهُ فَكُنْتُ سَمِعَةُ الدِّيْنِ يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرُهُ الدِّيْنِ يُبَصِّرُ بِهِ  
وَيَدُهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا وَرِجْلُهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا وَإِنْ سَأَلْنَيْ لَا  
غَطِيْنَهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَا عِيْذَنَهُ۔

(بخاری شریف: کتاب الرقاۃ جلد 2 صفحہ 963)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا بے شک اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ”جو شخص میرے کسی ولی سے دشمنی کرے گا میں اس سے اعلان جنگ کرتا ہوں اور مجھے فرائض سے زیادہ کوئی چیز پسند نہیں جس کے ساتھ بندہ میرا قرب حاصل کرے اور پھر بندہ نوافل کے ذریعے مسلسل میرے قریب ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اسے اپنا محبوب بنالیتا ہوں پس (جب میں اسے اپنا محبوب بنالیتا ہوں تو) میں اس کے کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، میں اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے، اس کا باتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے اور اگر وہ مجھ سے کچھ مانگے تو ضرور عطا کرتا ہوں اور اگر وہ میری پناہ طلب کرے تو اسے اپنی پناہ ضرور دیتا ہوں۔“

صاحب مخلوٰۃ نے بھی اس حدیث پاک کو قتل کیا ہے۔

(مخلوٰۃ شریف، باب ذکر اللہ والقریب الیه صفحہ 197)

**تشریح :** اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تو آنکھ، کان، پاؤں اور ہاتھ بننے سے پاک ہے پھر آخر اس حدیث قدسی کا کیا معنی ہے اس سوال مقدر کے جواب میں امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ”بندہ مسلسل اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرتا رہتا ہے تو وہ اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اس بندے کی آنکھیں اور کان بن جاتا ہوں اور جب اللہ تعالیٰ کا نور اس کے کان بن جاتا ہے تو وہ پھر قریب اور بعید سے نہ تا ہے اور جب اللہ تعالیٰ کا یہ خاص نور اس کی آنکھیں بن جاتا ہے تو وہ قریب اور بعید یکساں دیکھتا ہے اور جب یہ نور اس کے ہاتھ بن جاتا ہے تو وہ ”مشکل اور آسان“ ”قریب اور بعید“ کے تمام تصرفات پر یکساں قادر ہو جاتا ہے۔“

(تفسیر کبیر جز نمبر 21 صفحہ 91 تفسیر سورہ کہف)

امام بدرا اللہ دین یعنی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ ”ایک روایت میں یہ بھی ہے ”وفوادہ الذی یعقل به ولسانہ الذی یتكلیم به“ کہ میں اس کا دل بن جاتا ہوں جس سے وہ سوچتا ہے اور میں اس کی زبان بن جاتا ہوں جس سے وہ کلام کرتا ہے۔“ (عمدة القارئ جلد 15 صفحہ 577)

جب ایک ولی کی طاقت کا یہ عالم ہے تو جن کے در سے ولایت تقسیم ہوتی ہے اور جو سید الانبیاء ﷺ جیس ان کی قوت و طاقت، اختیارات و تصرفات کا اندازہ کون لگا سکتا ہے۔

یہ شان ہے خدمت گاروں کی ہے سردار کا عالم کیا ہو گا

غزالی زماں، رازی دوران علامہ سید احمد سعید کاظمی رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث پاک کے تحت لکھتے ہیں کہ

”بعض لوگ اس حدیث کا یہ معنی بیان کرتے ہیں کہ بندہ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کر کے اس کا محبوب بن جاتا ہے تو پھر وہ اپنے کانوں سے کوئی ناجائز بات نہیں سنتا، اپنی آنکھوں سے خلاف شرع کوئی چیز نہیں دیکھتا، اپنے ہاتھ پاؤں سے خلاف شرع کوئی کام نہیں کرتا جبکہ یہ معنی بالکل غلط ہیں اور حدیث شریف میں تحریف کرنے کے مترادف ہیں کیونکہ اس معنی سے تو معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ سے نزدیکی حاصل کرنے والا بندہ محبوب ہونے کے بعد اپنے کسی عضو یا حصہ سے گناہ نہیں کرتا اور وہ اپنے کان، آنکھ، ہاتھ اور پاؤں سے جو کام کرتا ہے وہ سب جائز اور شرع کے مطابق ہوتے ہیں۔ لیکن اس معنی کو جب الفاظ حدیث پر پیش کیا جاتا ہے تو حدیث شریف کا کوئی لفظ اس کی تائید نہیں کرتا کیونکہ ایک معمولی سمجھو والا انسان بھی اس بات کو آسانی سے سمجھ سکتا ہے کہ گناہوں سے بچنے کی وجہ سے تو وہ محبوب بنا تھا۔ اگر گناہوں میں بتلا ہونے کے باوجود ہی محبوبیت کا مقام حاصل ہو سکتا ہے تو تقویٰ اور پرہیزگاری کی ضرورت ہی باقی نہیں رہتی۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔“

**فَلَمَّا كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُ نَبِيٌّ يُخْبِئُكُمُ اللَّهُ۔** (آل عمران 31)

ترجمہ: ”آپ فرمائیے (انہیں کہ) اگر تم محبت کرتے ہو اللہ سے تو میری پیروی کرو (تب) محبت فرمانے لگے گا اللہ تعالیٰ تم سے۔“

”معلوم ہوا کہ حضور ﷺ کی اتباع یعنی تقویٰ اور پرہیزگاری کے بغیر مقام محبوبیت خداوندی کا حصول ناممکن ہے بندہ پہلے برے کاموں کو چھوڑتا ہے، ان سے توبہ کرتا ہے، فرانض و نوافل ادا کرتا ہے تب وہ محبوب بنتا ہے۔“

(تحفظ عقائد اہلسنت صفحہ 860)

اس کے بعد غزالی زماں رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ اس حدیث پاک کا وہی معنی

صحیح اور درست ہے جو امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے ابھی گزر چکا ہے  
۔ (کما طالعۃ انفاؤ)

## جہنم میں پتھر کے گرنے کی آواز سننا

حدیث نمبر 2) "عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَذْ سَمِعَ وَجْهَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَتَذَرُونَ مَا هَذَا قَالَ قُلْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَغْلَمُ قَالَ هَذَا حَجْرٌ زَمِيْرٌ بِهِ فِي النَّارِ مُذْ سَبْعِينَ خَرْبَةً فَهُوَ يَهْوَى فِي النَّارِ إِلَآنَ حَتَّى إِنْتَهَى إِلَى قَعْدَهَا۔" (مسلم شریف: کتاب الجنة وصفة نعیمہ جلد 2 سنی 381)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے کہ آپ نے اچانک ایک گڑگڑا ہٹ کی آواز سنی آپ ﷺ نے فرمایا کیا تمہیں معلوم ہے یہ کیسی آواز تھی؟ ہم نے کہا اللہ اور اس کے رسول خوب جانتے ہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا یہ ایک پتھر تھا جس کو ستر سال پہلے جہنم میں پھینکا گیا تھا یہ اب تک اس میں گر رہا تھا اور اب اس کی گہرائی میں پہنچا ہے۔

**تشریح :** اس حدیث پاک سے سرکار دو عالم ﷺ کی قوت سماعت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ جب آپ دوزخ کی آواز کو اس دنیا میں سن سکتے ہیں تو دنیا کی آواز کو اس دنیا میں سننا آپ کے لئے بدرجہ اولیٰ آسان اور ممکن ہے۔ تو معلوم ہوا کہ عاشق رسول ﷺ (دنیا کے جس گوشے سے رسول اللہ ﷺ کو پکارے تو آپ ﷺ میں میں اس کی آوازن سکتے ہیں۔

ہم یہاں سے پکاریں وہ نہیں ☆ ان کی اعلیٰ سماعت پر لاکھوں سالام فریاد امتی جو کرے حال زار میں ☆ ممکن نہیں کہ خیر بشر کو خبر نہ ہو و اللہ وہ سن لیں گے فریاد کو پہنچیں گے ☆ اتنا بھی تو ہو کوئی آہ کرے دل سے

## رسول اللہ ﷺ عذاب قبر بھی سنتے ہیں

حدیث نمبر 3) امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے سنا ہوں نے کہا کہ ”نبی کریم ﷺ بنو جار کے ایک باغ میں اپنے خچر پر سوار ہو کر جا رہے تھے اور ہم بھی آپ کے ساتھ تھے کہ اچانک وہ خچر بدکی۔ قریب تھا کہ وہ خچر آپ کو گردیتی وہاں پر چھ، پانچ یا چار قبریں تھیں آپ نے فرمایا ان قبر والوں کو کون جانتا ہے؟ ایک شخص نے کہا میں جانتا ہوں۔ آپ نے فرمایا یہ لوگ کب مرے تھے؟ اس نے کہا یہ لوگ زمانہ شرک میں مرے تھے آپ نے فرمایا اس امت کی ان قبروں میں آزمائش کی جا رہی ہے پھر فرمایا ”فَلَوْلَا أَن لَا تَدْأْفُنُوا الْمَوْتَى أَن يُسْمِعُكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الَّذِي أَنْسَمَعُ مِنْهُ“ اگر مجھے یہ خدشہ نہ ہوتا کہ تم لوگ اپنے مردے دفن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالیٰ سے یہ دعا کرتا کہ وہ تم کو بھی وہ عذاب سنائے جو میں سن رہا ہوں۔

(مسلم شریف: کتاب البخاری و صفتہ نعیم جلد 2 صفحہ 386)

**تشریح:** اس حدیث پاک سے پتہ چلا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی مکرم ﷺ کو عذاب قبر سنتے کی طاقت سے نواز رکھا ہے۔

حدیث نمبر 4) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ ایک حدیث پاک یوں روایت کرتے ہیں۔

”عَنْ أَبِي الْيَوْبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ خَرَجَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ وَجَبَتِ الشَّمْسُ فَسَمِعَ صَوْتًا فَقَالَ يَهُوذُ تُعَذَّبُ فِي قُبُورِهَا۔“ (بخاری شریف: کتاب البخاری جلد 1 صفحہ 184)

**ترجمہ:** حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سورج غروب ہونے

کے بعد باہر تشریف لے گئے آپ نے ایک آواز سنی تو آپ نے فرمایا یہود کو قبر میں عذاب ہو رہا ہے۔

اس حدیث پاک کو امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ بھی روایت کرتے ہیں۔

(مسلم شریف: کتاب البجۃ و صفة نعیم حاصل جلد 2 صفحہ 386)

صاحب مشکوٰۃ رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس حدیث پاک کو نقل کیا ہے۔

(مشکوٰۃ شریف: باب المغزاۃ صفحہ 536)

## نبی کریم ﷺ کی قوت سماعت اور بصارت

حدیث نمبر 5) امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ

”عَنْ أَبِي ذِرٍ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ وَأَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ“

(ترمذی شریف: ابواب الزهد جلد 2 صفحہ 57)

ترجمہ: حضرت ابوذر چشتیہؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بیشک جو میں دیکھتا ہوں وہ تم نہیں دیکھتے اور جو میں سنتا ہوں وہ تم نہیں سنتے۔

دورو نزدیک سے سننے والے وہ کان ☆ کان لعل کرامت پر لاکھوں سلام

حدیث نمبر 6) امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ

”عَنْ ثُوبَانَ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ ذُوَّلَ لِي الْأَرْضَ حَتَّى رَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا“

(مسلم شریف: کتاب الختن جلد 2 صفحہ 390)

ترجمہ: حضرت ثوبان چشتیہؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے میرے لئے زمین کو سمیٹ دیا یہاں تک کہ میں نے اس کے مشرقوں اور مغربوں کو دیکھ لیا۔

**وضاحت :** ان تمام احادیث سے یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے پیارے نبی ﷺ کو ہر مقام سے سننے کی طاقت عطا فرمائی ہے۔ اور آپ کی ایسی قوتِ سماعت ہے کہ اس جیسی قوت کسی اور کو حاصل نہیں۔ کیونکہ آپ کی ہر صفت درجہ اتم کو پہنچی ہوئی ہے اور با کمال ہے۔ (بلغَ الْعُلَىٰ بِكَمَالِهِ)

بلکہ آپ کی قوت کا اندازہ کون لگا سکتا ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے بتایا کہ یہ دوزخ میں پھر کے گرنے کی آواز ہے۔ یہ فلاں شخص کو عذاب دیئے جانے کی آواز ہے۔ اور مذکورہ بالا حدیث پاک میں تو آپ نے صاف صاف بتادیا کہ اگرچہ تمہارے اعضاء بظاہر میرے اعضاء ہی کی مثل ہیں لیکن ان میں موجود طاقت کا بہت فرق ہے کیونکہ میں جو کچھ سنتا ہوں تمہارے کانوں کو اس تک رسائی نہیں۔ اور جو کچھ میں دیکھتا ہوں تمہاری آنکھوں کو اس تک رسائی نہیں، کیونکہ میں تو اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی خاص طاقت سے سماعت کرتا اور دیکھتا ہوں۔

### قبر انور پر موجود فرشتے کی قوتِ سماعت

حدیث نمبر 7: ”عَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِنَّ اللَّهَ وَكُلَّ بَقِيرٍ مَلَكًا أَغْطَاهُ أَسْمَاعَ الْخَلَائِقِ فَلَا يُصَلِّيَ عَلَىٰ أَحَدٍ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِلَّا بَلَغَنِي يَا نَسِمَهُ وَإِنِّي أَبِينَهُ هَذَا فُلَانُ ابْنُ فُلَانٍ قَدْ صَلَّى عَلَيْكَ“

(الترغیب والترحیب جلد 2 صفحہ 499)

ترجمہ: حضرت سیدنا عمر بن یاسر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ بے شک اللہ تعالیٰ نے میری قبر انور پر ایک فرشتہ مقرر کر دیا ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے پوری مخلوق کی آوازیں سننے کی طاقت بخشی ہے۔ قیامت تک جو بھی مجھ پر درود شریف

پڑھے گا۔ وہ فرشتہ درود شریف پڑھنے والے کا نام اور اس کے باپ کا نام لے کر عرض کرتا ہے کہ فلاں بن فلاں نے آپ پر درود شریف بھیجا ہے۔

## بارگاہِ اقدس میں درود شریف کا پیش کیا جانا

حدیث نمبر 8: امام زین العابدین رحمۃ اللہ علیہ نقل کرتے ہیں،

”عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّ أَقْرَبَكُمْ مِنِّي يَوْمَ الْقِيَمَةِ فِي كُلِّ مُؤْمِنٍ أَكْثَرُكُمْ عَلَى صَلَاةٍ فِي الدُّنْيَا مَنْ صَلَّى عَلَى فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ وَلَيْلَةِ الْجُمُعَةِ قَضَى اللَّهُ لَهُ مِائَةً حَاجَةً سَبْعِينَ مِنْ حَوَائِجِ الْآخِرَةِ وَثَلَاثَيْنَ مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا يُوَكِّلُ اللَّهُ مَلَكًا يُذْخِلُهُ فِي قَبْرِي كَمَا يُذْخِلُنِي عَلَيْكُمُ الْهَدَايَا يُخْبِرُنِي مَنْ صَلَّى عَلَى يَاسِمِهِ إِلَى عَشِيرَتِهِ فَأَتَبْتُهُ عِنْدِي فِي صَحِيفَةِ يَنْصَاءِ“ (حیات الانبیاء، صفحہ نمبر 9)

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا بلاشبہ قیامت کے روز میرے سب سے زیادہ قریب وہ شخص ہو گا جو دنیا کے اندر تم میں سب سے زیادہ مجھ پر درود شریف پڑھتا ہو گا جس نے جمعہ کے دن اور جمعہ کی رات ایک سو مرتبہ مجھ پر درود شریف پڑھا اللہ تعالیٰ اس کی ایک سو حاجتیں پوری فرمائے گا۔ ستر آخرت کی اور تیس اس دنیا کی نیز اللہ تعالیٰ میری قبر پر ایک فرشتہ متقرر فرمادے گا جو اس پڑھنے والے کا درود لے کر اس طرح میری قبر میں آئے گا جیسا کہ تمہارے پاس کوئی تھاں فلے کر آتا ہے۔ جس نے مجھ پر درود شریف پڑھا وہ فرشتہ مجھے اس کے نام نب اور خاندان تک کی اطلاع وخبر دیتا ہے پس وہ درود میں اپنے پاس موجود نورانی صحیفہ میں لکھ لیتا ہوں۔

امام اصہانی نے بھی یہ حدیث نقل کی ہے اس میں یہ الفاظ بھی موجود ہیں،  
**”إِنَّ عِلْمِيَ بَعْدَ مَوْتِيَ كَعِلْمِيَ فِي الْحَيَاةِ“**  
 (الترغیب والترہیب جلد 1 صفحہ 525)

ترجمہ: کہ بے شک میرا علم میری وفات کے بعد ایسا ہی رہے گا جیسا کہ حیاتِ دنیا میں  
 ہے۔

**وضاحت :** ان احادیث سے یہ بات ثابت ہوئی کہ نبی پاک ﷺ کی قبر پر ایک  
 ایسا فرشتہ بھی مقرر ہے جو تمام دنیا کے لوگوں کی آواز سننے کی طاقت رکھتا ہے جب فرشتے  
 کی طاقت کا یہ عالم ہے تو سید الانبیاء کی سماعت کے کیا کہنے۔

یہ شان ہے خدمت گاروں کی ☆ سردار کا عالم کیا ہو گا

نیز یہ بھی پتہ چلا کہ جو خوش نصیب آپ ﷺ پر درود شریف بھیجتا ہے اس کا نام  
 اور اس کے والد کا نام تک نبی کریم ﷺ جانتے ہیں۔ اور درود شریف پڑھنے کی برکت  
 سے دنیا و آخرت کی بلا میں بھی دور ہوتی ہیں اور نبی کریم ﷺ کا علم آپ کے وصال کے  
 بعد بھی دیے ہی ترقی کی طرف گامزن ہے جیسا کہ دنیا میں تھا۔ اس کی تائید اس آیت  
 سے بھی ہوتی ہے،

**”وَلَلَا خِرَّةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَىٰ“** (والفتح 4)

ترجمہ: اور پیش کچھلی (یعنی آئندہ آنے والی گھری) تمہارے لئے پہلی (یعنی گذشتہ  
 گھری) سے بہتر ہے۔

## بارگاہِ اقدس میں درود شریف کا پیش ہونا

اس بارے میں بحث کرتے ہوئے غزالی زماں رازی دوراں حضرت علامہ سید  
 احمد سعید کاظمی شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے جو تحریر فرمایا ہے اس کا خلاصہ حاضرِ خدمت  
 ہے۔

”اب یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضور ﷺ کو درود کا علم کس طرح ہوتا ہے، آپ خود سنتے ہیں یا آپ کو پہنچا دیا جاتا ہے تو بعض لوگ کہتے ہیں کہ قبر انور پر درود شریف پڑھا جائے تو حضور ﷺ سنتے ہیں اور دور سے پڑھنے والوں کا درود حضور ﷺ سنتے نہیں بلکہ فرشتے آپ تک پہنچا دیتے ہیں۔“

چند سطر کے بعد لکھتے ہیں کہ ”لیکن ہمارے نزدیک ہر شخص کا درود حضور ﷺ سنتے ہیں درود وسلام پڑھنے والا خواہ قبر انور کے پاس حاضر ہو یا کہیں دور ہو۔ قریب اور دور کا فرق رسول اللہ ﷺ کیلئے نہیں بلکہ درود وسلام پڑھنے والے کے لئے ہے۔“

علاوہ از یں حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے یہ کہاں ارشاد فرمایا ہے کہ دور سے درود پڑھنے والے کا درود صرف فرشتوں کے ذریعے مجھے پہنچتا ہے میں اسے نہیں سنتا۔ حضور ﷺ کے درود وسلام سنتے اور آپ کی خدمت میں پہنچائے جانے سے متعلق متعدد احادیث وارد ہوئی ہیں۔ اگر ان سب کو سامنے رکھ کر فکر سلیم سے کام لیا جائے تو یہ مسئلہ بہت آسانی سے سمجھ میں آ سکتا ہے۔ اس بارے میں ایک حدیث تو یہ ہے ”جس نے میری قبر انور پر آ کر درود پڑھا تو میں اسے سنتا ہوں اور جس نے دور سے پڑھا وہ مجھے پہنچا دیا جاتا ہے۔“

دوسری حدیث یہ ہے ”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جو شخص میری قبر کے پاس آ کر مجھے پر درود پڑھتا ہے، تو اللہ تعالیٰ نے اس پر ایک فرشتہ مقرر کیا ہوا ہوتا ہے جو اس کا درود مجھے پہنچا دیتا ہے اور وہ اپنے امر دنیا و آخرت کی کفالت کیا جاتا ہے اور میں اس کے لئے قیامت کے دن گواہ اور شفیع ہوں گا۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ قبر شریف پر جو درود پڑھا جاتا ہے اسے بھی حضور ﷺ کے سامنے فرشتہ پیش کرتا ہے۔ اب اگر فرشتہ کا حضور ﷺ کی بارگاہ میں درود

پیش کرنا آپ کے سننے کے مخالف ہو تو اس حدیث کا واضح مطلب یہ ہو گا کہ میری قبر پر جو درود شریف پڑھا جائے میں اسے بھی نہیں سنتا۔

تو یہ ماننا پڑے گا کہ جس طرح قبر انور کے پاس درود پڑھنے والے کا درود حضور ﷺ سنتے ہیں اسی طرح دور والے کا درود بھی حضور ﷺ اپنے سمع سے سنتے ہیں اور جس طرح دور کا درود آپ کو پہنچایا جاتا ہے اسی طرح قبر انور پر جو درود پڑھا جائے اسے بھی ایک فرشتہ آپ تک پہنچا دیتا ہے۔

فرشتوں کے درود پہنچانے کو جن لوگوں نے سننے کے منافی قرار دیا ہے دراصل وہ اس غلط فہمی میں مبتلا ہیں کہ آپ کی بارگاہ میں فرشتوں کا درود پہنچانا آپ کی علمی ہے، حالانکہ یہ خلط ہے۔ کیونکہ اس سے پہلے بھی ہم ثابت کر چکے ہیں کہ قبر انور پر جو درود پڑھا جائے اسے حضور ﷺ سنتے بھی ہیں اور اسے فرشتے بھی آپ کے دربار میں پہنچاتے ہیں اگر فرشتوں کا پہنچانا علمی کی وجہ سے ہوتا تو مزار مبارک پر جس درود کو حضور ﷺ خود سن رہے ہیں اس کے پہنچانے کی کیا ضرورت تھی۔

اس بارے میں ہم بس ”فیض الباری“ کی ایک عبارت ہدیۃ ناظرین کرتے ہیں۔ ترجمہ: جانا چاہئے کہ نبی کریم ﷺ پر درود پیش کرنے کی حدیث علم غیب کی لغتی پر دلیل نہیں بن سکتی اگرچہ علم غیب کے بارے میں یہ مسئلہ ہے کہ نبی کریم ﷺ کے علم کی نسبت اللہ تعالیٰ کے علم کے ساتھ متناہی کی نسبت غیر متناہی کی طرح ہے۔ کیونکہ فرشتوں کی پیشکش کا مقصد صرف یہ ہوتا ہے کہ درود شریف کے کلمات بعضہ بارگاہ عالیہ میں پہنچ جائیں۔ حضور ﷺ نے ان کلمات کو پہلے جانا ہو یا نہ جانا ہو بارگاہ رسالت میں کلمات درود کی پیش کش بالکل ایسی ہے جیسے رب العزت کی بارگاہ میں یہ کلمات طیبات پیش کئے جاتے ہیں۔ اور اس کی بارگاہ اوہیست میں اعمال انھائے جاتے ہیں کیونکہ یہ کلمات ان چیزوں میں سے ہیں جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو تحفہ پیش کیا جاتا ہے۔ اس لئے یہ پیش کش

علم کے منافی نہیں ہے۔

لہذا کسی چیز کا پیش کرنا کبھی علم کیلئے بھی ہوتا ہے اور بسا اوقات دوسرے معانی کیلئے بھی اس فرق کو خوب پہچان لیا جائے۔

(فیض الباری، شرح صحیح بخاری: باب کتاب اصولۃ جز 2 صفحہ 302)

فیض الباری کی منقولہ عبارت سے اچھی طرح واضح ہو گیا کہ بارگاہ و رسالت میں فرشتوں کا درود شریف پیش کرنا آپ کی علمی پرمنی نہیں بلکہ کلماتِ درود بعینہا کو بطور تخفہ و ہدیہ پیش کرنا مقصود ہوتا ہے۔ سنتے اور جانے کو اس پیش کش سے کوئی تعلق نہیں۔ اس لئے قبر انور پر جو درود پڑھا جائے حضور ﷺ اسے سنتے بھی ہیں اور فرشتہ اسے پیش بھی کرتا ہے اسی طرح دور سے جو لوگ درود شریف پڑھتے ہیں اسے فرشتے بھی پیش کرتے ہیں اور سید الانبیاء ﷺ خود بھی سنتے ہیں۔

(از ملخص - حیات النبی صفحہ نمبر 51 و 57)

**نبی پاک ﷺ ہر شخص کا درود شریف نفس نفس نہیں سنتے ہیں**

اس بارے میں ایک صحیح حدیث ملاحظہ فرمائیے۔

حدیث نمبر 9: علامہ ابن قیم جوزی نے سنده صحیح کے ساتھ یہ حدیث روایت کی ہے۔  
”کہ حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ سے مروی ہے حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا جمعہ کے دن مجھ پر کثرت سے درود پڑھا کر واں لئے کہ وہ یوم مشہور یعنی فرشتوں کی حاضری کا دن ہے۔“

”لَيْسَ عَبْدُ يُصْلِيَ عَلَىٰ إِلَّا بَلَغَنِي صَوْتُهُ حَيْثُ كَانَ“۔

ترجمہ: کوئی بندہ کسی جگہ سے مجھ پر درود نہیں پڑھتا مگر اس کی آواز مجھ تک پہنچتی ہے وہ جہاں بھی ہو۔

صحابہ نے عرض کیا، حضور آپ کی وفات کے بعد بھی؟ آپ ﷺ نے فرمایا ہاں میری وفات کے بعد بھی بے شک اللہ تعالیٰ نے زمین پر حرام کر دیا ہے کہ وہ نبیوں کے جسموں کو کھائے۔ (جلاء الافہام صفحہ 63: ججۃ اللہ علی العالمین جلد 1 صفحہ 713)

**وضاحت:** اس حدیث پاک سے بغیر کسی حرر داور تمثیل کے یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ تمام لوگوں کا درود شریف اپنے سر کے کانوں سے سنتے ہیں پڑھنے والا جہاں کہیں بھی ہو

## قرب قیامت عیسیٰ علیہ السلام کی پکار کا جواب دینا

حدیث نمبر 10: امام ابو یعلیٰ رحمۃ اللہ علیہ صحیح سند کے ساتھ روایت کرتے ہیں،

”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَيَنْزِلَنَّ عَنِّي ابْنُ مَرْيَمَ لَمَّا لَانَ قَامَ عَلَى قَبْرِي فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ لَا جِئْنَيْنَهُ -“

(مندادی یعلیٰ، جلد 6 صفحہ 101)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے انہوں نے فرمایا کہ میں نے نبی پاک ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے قبھے قدرت میں میری جان ہے عیسیٰ بن مریم ضرور تازل ہوں گے پھر اگر وہ میری قبر پر کھڑے ہو کر یا محمد کہہ کر مجھے پکاریں تو میں انہیں ضرور جواب دوں گا۔

**وضاحت:** اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ آپ عیسیٰ علیہ السلام کی آمد کے وقت بھی قبر میں جلوہ گر ہوں گے وگرنہ قبر سے جواب دیا جانا ممکن نہیں۔

## نبی کریم ﷺ کی قبر انور سے اذان و اقامت کی آواز سنائی دینا

حدیث نمبر 11: امام ابو قیم رحمۃ اللہ علیہ نقل کرتے ہیں،

”عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيْبٍ قَالَ لَمْ أَذْلِ أَسْمَعَ الْأَذْنَ وَالْإِقَامَةَ فِي

فَبِرَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ أَيَّامَ الْحُرَّةِ حَتَّىٰ عَادَ النَّاسُ“  
 (دلائل النبوة جلد 2 صفحہ 567)

حضرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جنگ حرب کے زمانے میں لوگوں کے واپس آنے تک میں ہمیشہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسالم کی قبر مبارک سے اذان واقامت کی آواز سنتا تھا۔

یہ روایت خبر دے رہی ہے کہ آپ قبر انور میں حیات ہیں اور اذان واقامت کے اہتمام کے ساتھ نماز ادا کرتے ہیں۔ جیسا کہ محمد شین نے بھی فرمایا ہے امام زرقانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں،

آپ صلی اللہ علیہ وسالم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اذان واقامت کے ساتھ نماز ادا فرماتے ہیں  
 (زرقانی شرح المواہب جلد 6 صفحہ 169) (مشکلاۃ صفحہ 545 بحوالہ داری)

امام تیجتی شعب الایمان میں نقل کرتے ہیں،

”کہ حضرت سلیمان بن حکیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ مجھے خواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم کی زیارت ہوئی میں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم یہ لوگ جو آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوتے ہیں اور سلام عرض کرتے ہیں کیا آپ ان کا سلام سنتے اور سمجھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا ”نعم وَأُرْدَ عَلَيْهِمْ“ جی ہاں! ہم ان کے سلام کا جواب بھی دیتے ہیں۔“  
 (شعب الایمان جلد 3 صفحہ 491)

﴿وَمَا عَلِينَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ﴾

اختتام - 21 جمادی الثانی 1422ھ 10 ستمبر 2001ء بروز پیر شریف بعد اذنماز عصر  
 (مسجد مصطفیٰ و حورائی کا لوٹی کراچی)

# مأخذ مراجع

|                              |    |
|------------------------------|----|
| القرآن الکریم                | 1  |
| کنز الایمان مع نور العرفان   | 2  |
| بخاری شریف                   | 3  |
| مسلم شریف                    | 4  |
| ترمذی شریف                   | 5  |
| ابوداؤ و شریف                | 6  |
| ابن ماجہ شریف                | 7  |
| مشکوٰۃ شریف                  | 8  |
| فتح الباری شرح صحیح ابن حاری | 9  |
| مرقاۃ شرح مشکوٰۃ             | 10 |
| اشعۃ المعاۃ شرح مشکوٰۃ       | 11 |
| فتاویٰ رضویہ (قدیم) و جدید   | 12 |
| انباء الاذکیاء حیات الانبیاء | 13 |
| البدایہ والتحایہ             | 14 |
| الترغیب والترحیب             | 15 |
| تفسیر کبیر                   | 16 |
| تفسیر روح المعانی            | 17 |
| جلاء الا فہام                | 18 |
| الحاوی للختاوی               | 19 |
| حجۃ اللہ علی العالمین        | 20 |
| حیات النبی                   | 21 |
| حیات الانبیاء قبورهم         | 22 |